
Роль диалога в развитии культуры 113

II. ОБЗОРЫ

Т.А.ФЕТИСОВА

РОЛЬ ДИАЛОГА В РАЗВИТИИ КУЛЬТУРЫ

На современном этапе развития науки на первый план выдви-
гаются вопросы о том, как сделать гуманистические идеалы орга-
ничной частью познавательной и практической деятельности чело-
века, переосмысливается традиция рассматривать определенные
объекты как независимые от человеческой деятельности. То есть сей-
час уже мало знать, что представляет объект познания или преобра-
зования, но необходимо предвидеть последствия преобразования
человеком окружающего мира с точки зрения интересов самого че-
ловека, его места в мире. В этом русле возникла проблема специфики
гуманитарных наук, их отличия от естественных.

Принято считать, что гуманитарное знание зависит от условий
наблюдения, включая исследователя, т.е. оно выступает как понима-
ние и диалог, поскольку имеет дело с текстом. Мы ставим вопросы и
определенным образом организуем наблюдение и эксперимент, что-
бы получить ответ, в то время как естественные науки имеют дело с
классическим объектом, существующим независимо, мир научного
относительно самостоятелен, носит анонимный характер, здесь зна-
чимыми являются не столько личные вклады в движение знаний,
сколько предметное содержание. Монологичная форма бытия науч-
ного знания отличается систематичностью и системностью, логич-
ностью и дискурсивностью. В рамках этой тенденции нередко диа-
логичность считается прерогативой гуманитарного образования, что
ведет к противопоставлению его естественно-научному познанию.



II. ОБЗОРЫ114

Однако в настоящее время наблюдается рост влияния стандар-
тов, ценностей и подходов гуманитарного познания на целый ряд
естественных наук, например, в физике это проявляется, в частно-
сти, в том, что исследователь обнаруживает, что он изучает объек-
тивный мир не в его «чистом виде», а в каком он предстает в соответ-
ствии с используемыми процедурами. Медицинские науки пытаются
преодолеть кризис традиционного подхода к пациенту как «объекту»
исследования на путях представления пациента как системы с реф-
лексией, как субъекта, наделенного сознанием, которое существенно
влияет на ход болезни и выздоровления. Суть в том, что картина ми-
ра всегда выступает как бы функцией двух аргументов: объекта и
субъекта, и естественно-научное и гуманитарное познание различа-
ются всегда лишь мерой человеческого в каждом из них (1).

Однако бесспорные преимущества диалоговой формы бытия
сознания, установка на универсализм диалога не должны порождать
пренебрежение монологическим типом знания, которое имеет свои
преимущества. Ценность монологического знания заключается в зна-
чимости, в первую очередь, дисциплинарного принципа организации
научного знания, что важно, например, в педагогической деятельности.

Монологическая форма бытия научного знания отличается
системностью, логичностью, дискурсивностью. Она содержит исто-
рически сложившиеся нормы и эталонные образцы научного мыш-
ления, реализует принятые в научном сообществе методологические
принципы, закрепляет ориентиры методологического сознания. На-
копленный на протяжении веков методологический инструментарий
интеллекта опредмечивается в этом типе знания. Высшая форма ор-
ганизации – теория – строится и развертывается по законам моно-
лога. Культура мышления, формирование которой является основ-
ной задачей образования, невозможна без обращения к текстам, по-
нятийному аппарату, без овладения той содержательной логикой,
которая развернута в монологическом знании (2).

Диалог как литературная форма чрезвычайно характерен для
истории европейского и русского Просвещения. Предполагая изме-
нение общества на разумной основе, каждый из просветителей вы-
страивал свой идеал. Одни и те же общественные и культурные явле-
ния приобретали в результате светлую или темную окраску. Пример
диалога – это творчество Н.М.Карамзина, который создает одно за
другим  произведения, прямо противоположные по оценке героя



Роль диалога в развитии культуры 115

времени. Это «Моя исповедь» (1802) и «Рыцарь нашего времени»
(1803). Исходя из этих двух произведений, авторский герой Карам-
зина представляет собой два диалогически непримиримых типа, по-
рожденных дворянской культурой.

У историка Карамзина диалог героев его литературных произ-
ведений перерастает в диалог исторических тенденций развития Рос-
сии. Это находит свое воплощение в «Записке о древней и новой
России», в «Истории государства Российского», в публицистике. Ре-
волюция отвергается, потому что она перечеркивает народный обы-
чай, вне которого развитие бесплодно и неосуществимо. По словам
Ю.М.Лотмана, сочетание идеи прогресса с представлением о ценно-
сти традиции и обычая составляло трудность, окончательного реше-
ния которой Карамзин так и не нашел (3, с.13).

Утверждение диалога в качестве основы наших бытия и мыш-
ления меняет содержание образования. С социально-философской
точки зрения, содержанием образования является общественный
опыт, в котором опредмечены достижения культуры, обеспечиваю-
щие  общественный прогресс. Поэтому содержание образования в
60-е годы представляло единую систему, включающую научные по-
нятия, достижения культуры, умения и навыки. При этом наука и
культура рассматривались как совокупность отстоявшихся достиже-
ний и предельно ясных образцов.

Идеалом педагогики 60-х годов был «человек образованный»,
способный усвоить такую систему знаний. Содержание образования
было радикально монологичным.

Прежде всего, монологичным было само знание, составляю-
щее основу содержания образования. Содержание образования со-
ставляла единая и общая для всех веков и народов теория.

Также монологичными мыслились и формы общения в процессе
обучения. Главная же цель образования заключалась в овладении общими
для всех принципами, умениями, навыками. Формирование иного, по
сравнению с монологическим, типа человеческих отношений требует
радикальных изменений содержания образования и форм обучения.

В настоящее время культура и наука не мыслятся уже в виде
некоторой системы.

Так, выявлена множественность культур (европейская, азиат-
ская и др.) в их несводимости друг к другу, которые обнаруживают
бесконечные резервы развития в споре друг с другом.



II. ОБЗОРЫ116

Подобные изменения происходят в научных знаниях, структу-
ре которых подчиняется структурирование содержания образования.

Первый шаг по приближению процесса образования и обуче-
ния к особенностям современного диалогического мышления в нау-
ке и культуре сделан проблемным обучением. Оно связано с внедре-
нием в учебный процесс проблемного изложения материала, поис-
ковых бесед, исследовательских приемов, дискуссий, диспутов и др.
Последовательное проведение принципа проблемности обучения
позволяет придать ему диалогичность (4).

Лишь путем эволюции, подразумевающей сосуществование
различных форм бытия, возможно дальнейшее развитие социума к
окружающей природной среды. Настоящий этап взаимодействия
общества и природы коренным образом затрагивает основы бытия
человека – как биологического, так и социального существа.

Для плодотворного диалога человека и природы важно вы-
явить принципы совместимости человеческой деятельности и при-
родной среды. Среди средств, содействующих этому процессу, следу-
ет указать на системный анализ, математическое знание, компью-
терный инструментарий, глобальное моделирование. Вместе с тем
необходимо отметить ограниченность возможностей одного лишь
рационального знания. Идея коэволюции, взаимодействия органи-
ческой и культурной эволюции неразрывно связана с ориентацией на
равноправное развитие естественно-научного и гуманитарного зна-
ния. Экологические проблемы по сути выступают точкой пересече-
ния истинностных и ценностных установок в познании мира.

Важным средством диалога человека с природой являются
культурные традиции. Прогрессивные, гуманно-духовные традиции
способствуют обеспечению совместимости общества и среды, так
как несут в себе способность адаптации к природному миру, дости-
жения равновесия с ним.

Одним из основополагающих принципов диалога и природы
выступает экологический императив. Необходимо осознание чрез-
мерности происходящего вторжения человека в нечеловеческий мир.

Сейчас идет становление глубинно-экологического мировоз-
зрения – подхода, нацеливающего на гармоническое восприятие
природы, признание биосферного равенства всех существ, соответ-
ствующую технологию, разумные материальные потребности, опи-



Роль диалога в развитии культуры 117

рающиеся на ограничения с целью снятия антропогенного стресса,
обеспечения необходимого равновесия (5).

Как целостность материальной и духовной жизни людей мож-
но определить цивилизацию.

Особенностью развития цивилизации является поступатель-
ный и кумулятивный процесс, через который идет обогащение чело-
веческого опыта. Потому исследование сути цивилизованных исто-
рических изменений является актуальной задачей.

В этом плане представляет интерес проблема истоков историче-
ской информации. В любой момент исторического времени всегда
«переплетаются» два потока информации: функциональной информа-
ции о происходящих в данный момент процессах и информации ста-
бильной, уже «осевшей» в текстах и других культурных памятниках.

Второй поток представлен в обретенных определенных фунда-
ментальных формах, которые существуют в качестве объективных
источников. Для исследователя эти формы, идущие из прошлого,
встречаются в настоящем и проходят через его современные интере-
сы, существующие индивидуальные и общественные оценки. По-
этому любая концептуализация историко-научных исследований –
всегда диалог автора с потоками исторической информации. Именно
в процессе этого диалога раскрываются глубина понимания предмета
и актуальная значимость исследования.

Природа «исторической реальности» такова, что вся организа-
ция ее изучения опирается, с одной стороны, на определенные ус-
тойчивые образования (тексты, документы), культурно-истори-
ческие традиции, а с другой – на присущие данному обществу моде-
ли поведения, эмоции, настроения, т.е. постоянно изменяющиеся
константы жизненных ситуаций. Иначе говоря, она обладает опреде-
ленным видом ментальности, некоторым содержательным наполне-
нием, которое характеризует специфичность данной исторической
реальности, представляет ее «историческое видение».

Исследование ментальности дает возможность понимания
«образа жизни» людей определенного исторического периода, пред-
ставлений о личности, ее отношения к обществу.

Таким образом, на уровне «ментальных структур» история оп-
ределенного времени предстает во всем многообразии, где фиксиру-
ются различные нюансы общественной жизни и передается дух ис-
торической эпохи. Это всегда сложное «переплетение» мироощуще-



II. ОБЗОРЫ118

ний, образов мыслей и исторических времен. Поэтому пересечение
различных потоков информации не является линейным процессом.

Невозможно дать правильное обоснование происходящим
процессам нашей общественной жизни. И не только потому, что
слишком изменчива и неустойчива вся социально-политическая
сфера нашего бытия, но и в силу того, что пока не сложилась более
объективная объяснительная модель происходящего.

Кризисное состояние нашего общества разрушает объектив-
ную картину социальной реальности и порождает соблазн все ценно-
сти отвергнутой системы заменить на противоположные. Но эта
подмена одного заблуждения другим. Все это свидетельствует об от-
ставании способности нашего понимания и объяснения  от уровня
сложности самого общества. Прежняя объяснительная модель была
сориентирована на понимание исторического развития как единст-
венно верного и исторически необходимого. Такой подход исключа-
ет из своего рассмотрения осознание общества как многообразного
целого. Происходило наращивание идеологизированных стереоти-
пов в оценке настоящего. Поэтому можно сказать, что в существую-
щем сегодня пересечении потоков информации приоритетными ока-
зались источники о прошлом России, с опорой на предшествующие
культурно-исторические традиции. А опора на богатую отечествен-
ную традицию в анализе общественных процессов – это одна из на-
дежд быстрейшего выхода из кризиса (6).

Список литературы

1. Кочергин А.Н.  Диалогичность  в  гуманитарном и  естественно-научном  позна-
нии // Диалог в культуре, философии и образовании: Тез. докл. и выступлений
межвуз. науч. конф. – Курск, 1995. – С. 3–4.

2. Шимина А.Н. Диалектическое единство диалогической и монологической формы
знания, их место и роль в обучении // Там же. – С 7–9.

3. Каменецкая С.Б. Н.М.Карамзин:  герои-двойники и антиподы // Там же. – С. 12–13.
4. Картамышева Н.В. Диалог как содержание образования // Там же. – С. 12–13.
5. Когай Е.А. Экзистенциальная тема в диалоге «Человек – Природа» // Там же. –

С. 17–19.
6. Селифонова Т.Н. Цивилизационные основы истории: диалог потоков историче-

ской информации // Там же. – С. 30–32.


